
 



 

 

Lic. Jesús Orlando Medina Laya  y Lic. Yamilet Del Carmen Nieves Artahona 

 
Entre la Ciencia y el Espíritu: Diálogo de Saberes en la Enseñanza de la Medicina 

Pumé en Contextos Escolares 
 

 

Entre la Ciencia y el Espíritu: Diálogo de Saberes en la Enseñanza de la Medicina 

Pumé en Contextos Escolares 
Autores: Lic. Jesús Orlando Medina Laya 

Correo: lcdo.jesus2013@gmail.com 

Código Orcid: https://orcid.org/0009-0002-6332-8065 

Lic. Yamilet Del Carmen Nieves Artahona 

Correo: Yaminieves89@gmail.com 

Código Orcid: https://orcid.org/0009-0009-3842-8022 

Línea de Investigación Matriz “Cultura, Identidad e 

Independencia. Eje temático: Cultura y Saberes 
Como citar este artículo: Jesús Orlando Medina Laya  y Yamilet Del Carmen Nieves Artahona “Entre la Ciencia y 

el Espíritu: Diálogo de Saberes en la Enseñanza de la Medicina Pumé en Contextos Escolares” (2025), (1,12) 

Recibido: 04/08/2025       Revisado: 09/08/2025        Aceptado: 15/08/2025 

RESUMEN 

El estudio entre la ciencia y el espíritu: Diálogo de saberes en la enseñanza de la medicina 

pumè en contextos escolares explora la integración de la medicina tradicional pumè en 

entornos educativos formales, destacando la confluencia entre saberes ancestrales y 

paradigmas científicos occidentales. Su objetivo general es analizar cómo la medicina pumè, 

como expresión de una cosmovisión holística, dialoga con los sistemas educativos modernos, 

promoviendo una educación intercultural y descolonizada. Metodológicamente, se empleó 

un enfoque hermenéutico-documental, basado en la interpretación de etnografías, 

testimonios y materiales pedagógicos, siguiendo a Gadamer (1977) y Walsh (2006). El 

análisis se estructuró en tres fases: recopilación de fuentes, lectura iterativa para identificar 

significados y síntesis interpretativa de constructos clave. Los resultados revelan que el 

diálogo de saberes, la interculturalidad, la descolonización del conocimiento y la 

cosmovisión pumè configuran un proceso educativo enriquecedor, aunque con tensiones. La 

enseñanza de prácticas curativas fortalece la identidad cultural, pero enfrenta resistencias 

docentes y limitaciones institucionales. Comparando a Quijano (2000) y Sousa Santos 

(2010), se evidencia la necesidad de superar la monocultura científica. La discusión destaca 

que la interculturalidad debe trascender enfoques folclóricos, mientras que la 

descolonización requiere políticas que posicionen a los sabedores indígenas como co-

constructores del currículo. En conclusión, la integración de la medicina pumè en escuelas 

no solo preserva el patrimonio cultural, sino que transforma la educación hacia un modelo 

plural, demandando formación docente y recursos contextualizados para un diálogo genuino 

entre ciencia y espíritu. 

Descriptores: Ciencia, espíritu, diálogo, saberes, enseñanza, medicina, pumé, contextos 

escolares 
Reseña Biográfica. Jesús Orlando Medina Laya Licenciado en Educación Mención Docencia Agropecuaria 

UNESR. Docente con Función Directiva en el Liceo Bolivariano Guachara. Yamilet Del Carmen. Nieves 

Artahona. Profesora Especialidad: Educación Intercultural Bilingüe. Universidad Pedagógica Experimental 

Libertador UPEL Docente en ejercicio en el Liceo Bolivariano Guachara.  

mailto:lcdo.jesus2013@gmail.com
mailto:Yaminieves89@gmail.com
https://orcid.org/0009-0009-3842-8022


 

 

Lic. Jesús Orlando Medina Laya  y Lic. Yamilet Del Carmen Nieves Artahona 

 
Entre la Ciencia y el Espíritu: Diálogo de Saberes en la Enseñanza de la Medicina 

Pumé en Contextos Escolares 
 

 

Between Science and Spirit: a Dialogue of Knowledge in the Teaching of Pumè 

Medicine in School Contexts 

 

Authors: Lic. Jesús Orlando Medina Laya 

Email: lcdo.jesus2013@gmail.com 

Código Orcid: https://orcid.org/0009-0002-6332-8065 

Lic. Yamilet Del Carmen and Nieves Artahona 

Email: Yaminieves89@gmail.com 

Código Orcid: https://orcid.org/0009-0009-3842-8022 

Research Line Matrix “Culture, Identity and 

Independence. Thematic axis: Culture and Knowledge 
How to cite this article: Jesús Orlando Medina Laya y Yamilet Del Carmen and Nieves Artahona “Between 

Science and Spirit: Dialogue of Knowledge in the Teaching of Pumé Medicine in School Contexts” (2025), (1,12) 

Received: 04/08/2025 Revised: 09/08/2025 Accepted: 15/08/2025 

 

ABSTRACT 

The study between science and spirit: A dialogue of knowledge in the teaching of Pumè 

medicine in school contexts explores the integration of traditional Pumè medicine in formal 

educational settings, highlighting the convergence of ancestral knowledge and Western 

scientific paradigms. Its overall objective is to analyze how Pumè medicine, as an expression 

of a holistic worldview, dialogues with modern educational systems, promoting intercultural 

and decolonized education. Methodologically, a hermeneutic-documentary approach was 

employed, based on the interpretation of ethnographies, testimonies, and teaching materials, 

following Gadamer (1977) and Walsh (2006). The analysis was structured in three phases: 

source collection, iterative reading to identify meanings, and interpretive synthesis of key 

constructs. The results reveal that the dialogue of knowledge, interculturality, decolonization 

of knowledge, and the Pumè worldview constitute an enriching, albeit fraught, educational 

process. The teaching of healing practices strengthens cultural identity but faces teacher 

resistance and institutional limitations. Comparing Quijano (2000) and Sousa Santos (2010), 

the need to overcome scientific monoculture is evident. The discussion highlights that 

interculturality must transcend folkloric approaches, while decolonization requires policies 

that position Indigenous scholars as co-constructors of the curriculum. In conclusion, the 

integration of Pumé medicine in schools not only preserves cultural heritage but also 

transforms education toward a plural model, demanding teacher training and contextualized 

resources for a genuine dialogue between science and spirit. 

Keywords: Science, spirit, dialogue, knowledge, teaching, medicine, Pumé, school contexts 

Biographical Summary: Jesús Orlando Medina Laya. Bachelor of Education, Agricultural Teaching, UNESR. 

Teacher with a Leadership Role at the Guachara Bolivarian High School. Yamilet Del Carmen. Nieves Artahona. Professor, 

Specialty: Bilingual Intercultural Education. Libertador Experimental Pedagogical University (UPEL). Practicing teacher 

at the Guachara Bolivarian High School.  

 

mailto:lcdo.jesus2013@gmail.com
https://orcid.org/0009-0009-3842-8022


 

 

Lic. Jesús Orlando Medina Laya  y Lic. Yamilet Del Carmen Nieves Artahona 

 
Entre la Ciencia y el Espíritu: Diálogo de Saberes en la Enseñanza de la Medicina 

Pumé en Contextos Escolares 
 

 

Introducciòn 

 

La enseñanza de la medicina tradicional pumè en contextos escolares emerge como 

un campo de confluencia entre saberes ancestrales y estructuras educativas modernas. Este 

diálogo, lejos de ser un simple encuentro, representa un desafío epistemológico que invita a 

repensar las fronteras entre ciencia y espiritualidad. En las comunidades pumè, la medicina 

no es solo un conjunto de prácticas curativas; es, ante todo, una cosmovisión que entrelaza 

cuerpo, espíritu y naturaleza en un equilibrio dinámico. Por otro lado, la escuela, como 

espacio de formación sistemática, suele privilegiar el conocimiento científico-occidental, lo 

que genera tensiones y oportunidades al intentar integrar saberes indígenas. En este orden de 

ideas, el presente artículo explora cómo la medicina pumè puede dialogar con los paradigmas 

educativos formales, proponiendo un enfoque hermenéutico-documental que desentraña las 

complejidades de esta interacción. 

Desde esta perspectiva, cabe considerar que la integración de saberes tradicionales en 

contextos escolares no solo preserva un patrimonio cultural invaluable, sino que también 

enriquece las prácticas pedagógicas. La medicina pumè, transmitida oralmente a través de 

generaciones, encarna una sabiduría holística que desafía las dicotomías modernas entre lo 

material y lo espiritual. Asimismo, su enseñanza en espacios escolares plantea preguntas 

cruciales: ¿cómo articular un conocimiento profundamente contextual con los métodos 

estandarizados de la educación formal? ¿Qué transformaciones implica este proceso para las 

comunidades pumè y para el sistema educativo? De este modo, el análisis hermenéutico-

documental permite desentrañar las narrativas, significados y tensiones que subyacen en este 

diálogo de saberes, ofreciendo una mirada crítica sobre las posibilidades de una educación 

intercultural. 

A su vez, este estudio se fundamenta en la revisión de fuentes documentales, 

etnografías y testimonios que dan cuenta de las prácticas medicinales pumè y su interacción 

con entornos educativos. Entre otros aspectos, se busca comprender cómo los maestros, 



 

 

Lic. Jesús Orlando Medina Laya  y Lic. Yamilet Del Carmen Nieves Artahona 

 
Entre la Ciencia y el Espíritu: Diálogo de Saberes en la Enseñanza de la Medicina 

Pumé en Contextos Escolares 
 

 

estudiantes y líderes indígenas negocian significados en este proceso, reconociendo tanto las 

resistencias como las sinergias que emergen. En el mismo sentido, el artículo aspira a 

contribuir al debate sobre la descolonización del conocimiento, proponiendo que la 

enseñanza de la medicina pumè no es solo un acto pedagógico, sino un gesto político y 

cultural que reivindica la pluralidad epistémica. De esta forma, se abre un espacio para 

reflexionar sobre el papel de la educación en la construcción de sociedades más inclusivas, 

donde ciencia y espíritu no se opongan, sino que se entrelacen en un diálogo fecundo. 

 

Desarrollo 

El diálogo entre ciencia y espiritualidad en la enseñanza de la medicina pumè dentro 

de contextos escolares se sostiene sobre pilares epistemológicos que cuestionan las jerarquías 

del conocimiento. Entre ellos, destaca el diálogo de saberes, concepto que propone un 

intercambio horizontal entre tradiciones indígenas y paradigmas científicos occidentales. 

Walsh (2006, 60), en su análisis de la interculturalidad, lo define así: "El diálogo de saberes 

es un encuentro entre sujetos que a través de la interrelación permite manifestar y comprender 

los conocimientos que poseen; es un proceso dialogante para construir un aprendizaje 

mutuo". Esta noción no solo facilita la integración de prácticas ancestrales en aulas formales, 

sino que también desafía la supremacía del saber eurocéntrico, fomentando una convivencia 

donde la medicina pumè, con su énfasis en el equilibrio espiritual y natural, enriquece las 

metodologías educativas. De esta forma, se evita la mera asimilación cultural y se promueve 

una transformación mutua. 

Asimismo, la interculturalidad emerge como constructo central, entendida como un 

proceso dinámico que trasciende la tolerancia para impulsar la equidad epistémica. Mignolo 

(2006, 92) argumenta: "La descolonización epistemológica es necesaria para dar paso a una 

nueva comunicación intercultural, a un intercambio de experiencias y significaciones". En el 

contexto de la medicina pumè, esta interculturalidad implica reconocer cómo las prácticas 



 

 

Lic. Jesús Orlando Medina Laya  y Lic. Yamilet Del Carmen Nieves Artahona 

 
Entre la Ciencia y el Espíritu: Diálogo de Saberes en la Enseñanza de la Medicina 

Pumé en Contextos Escolares 
 

 

curativas indígenas, transmitidas oralmente y ligadas a rituales espirituales, dialogan con la 

biomedicina escolar sin subordinación. Cabe considerar que, en comunidades indígenas, 

donde la salud se concibe como armonía entre cuerpo, espíritu y entorno, este constructo 

permite diseñar currículos que respeten la diversidad, evitando la erosión cultural observada 

en entornos educativos estándar. A su vez, fortalece la identidad indígena al posicionar el 

saber ancestral como válido y complementario. 

Por otro lado, la descolonización del conocimiento representa un eje crítico para 

desmantelar las estructuras coloniales en la educación. Quijano (2000, 201), precursor de esta 

idea, señala: "La colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina implica una 

dominación que marginaliza epistemes no occidentales”. Aplicado a la enseñanza de la 

medicina pumè, este constructo insta a revisar cómo los programas escolares han ignorado la 

cosmovisión de este pueblo, donde la curación involucra elementos espirituales como rezos 

y conexiones con la naturaleza, en favor de enfoques racionalistas. De este modo, la 

descolonización no es solo teórica; impulsa acciones concretas, como la inclusión de 

sabedores de estos saberes en aulas, para revertir la invisibilización y promover una 

pedagogía liberadora. Igualmente, de Sousa Santos (2010, 51) complementa: "La creencia en 

la ciencia como la única forma válida de conocimiento", lo que subraya la necesidad de 

ecologías de saberes plurales en contextos escolares indígenas. 

Desde esta perspectiva, la cosmovisión indígena pumè actúa como constructo 

fundacional, integrando ciencia y espíritu en una visión holística. Frank Edisson Arias 

Beltrán (2017, 106) describe: "La colonialidad de la naturaleza ha intentado eliminar la 

relacionalidad que es base de la vida en comunidades indígenas". Para estos, conocidos 

también como yaruro, esta relacionalidad se manifiesta en prácticas donde la medicina no 

separa lo físico de lo espiritual, como en rituales que invocan equilibrio con la Pacha Mama. 

En entornos educativos, este constructo propone reformular la enseñanza para que incorpore 

narrativas orales y experiencias territoriales, transformando la escuela en un espacio de 



 

 

Lic. Jesús Orlando Medina Laya  y Lic. Yamilet Del Carmen Nieves Artahona 

 
Entre la Ciencia y el Espíritu: Diálogo de Saberes en la Enseñanza de la Medicina 

Pumé en Contextos Escolares 
 

 

vivencia cultural. Entre otros beneficios, reduce tensiones entre saberes y fomenta resiliencia 

comunitaria. 

En el mismo sentido, la medicina ancestral como integración de ciencia y 

espiritualidad cierra el círculo de constructos, enfatizando prácticas curativas que entrelazan 

conocimiento empírico con dimensiones sagradas. Arango Sulbarán et al. (2022, 201) 

afirman: "La medicina ancestral es la suma de conocimientos basados en teorías autóctonas 

para mantener la salud y tratar enfermedades físicas y mentales". Analizando esto en el marco 

pumè, donde la sangre y los dones femeninos simbolizan ciclos vitales (como en estudios 

etnoecológicos), se revela cómo este constructo desafía dicotomías modernas. De esta forma, 

su enseñanza en escuelas no solo preserva patrimonio, sino que enriquece el diálogo, 

permitiendo que estudiantes pumè negocien significados entre tradición y modernidad sin 

perder esencia espiritual. 

 

Metodología 

El presente estudio se fundamentó en un enfoque hermenéutico-documental, un 

abordaje que permitió interpretar y resignificar documentos y narrativas en torno a la 

enseñanza de la medicina pumè en contextos escolares. Este método, enraizado en la 

hermenéutica como práctica interpretativa, busca desentrañar los significados profundos de 

los textos, reconociendo su contexto cultural e histórico. Gadamer (1977, 306), en su obra 

seminal, plantea que “la comprensión es siempre un proceso de fusión de horizontes, donde 

el intérprete dialoga con el texto desde su propio horizonte histórico”. En este sentido, el 

análisis no pretende imponer categorías externas, sino entrelazar la cosmovisión pumè con 

los paradigmas educativos modernos, permitiendo que los documentos hablen desde su 

propia lógica. 

Del mismo modo, el proceso metodológico se estructura en tres fases principales. En 

primer lugar, se realizó una recopilación exhaustiva de fuentes documentales, incluyendo 

etnografías, informes pedagógicos, testimonios orales transcritos y materiales educativos 



 

 

Lic. Jesús Orlando Medina Laya  y Lic. Yamilet Del Carmen Nieves Artahona 

 
Entre la Ciencia y el Espíritu: Diálogo de Saberes en la Enseñanza de la Medicina 

Pumé en Contextos Escolares 
 

 

sobre la medicina pumè.  Por lo que, De Sousa Santos (2010, 53) subraya la importancia de 

las “ecologías de saberes” para integrar conocimientos diversos, lo que orientó la selección 

de textos que reflejan tanto la perspectiva indígena como los enfoques escolares. Esta 

recolección, lejos de ser un mero acopio, implicó una selección crítica para garantizar la 

representatividad de las voces pumè y su interacción con el sistema educativo. Por ejemplo, 

se priorizaron documentos que narran prácticas curativas, como rituales de sanación, y su 

adaptación a entornos escolares, asegurando una mirada plural. 

A continuación, se aplicó un análisis hermenéutico, que consistió en una lectura 

iterativa de las fuentes para identificar temas recurrentes, tensiones y significados 

emergentes.  En este sentido, Walsh (2006, 62) destaca que “el diálogo de saberes requiere 

un proceso reflexivo que reconozca la historicidad de los conocimientos”, lo que guio la 

interpretación de cómo los saberes pumè, ligados a la espiritualidad y la naturaleza, se 

articulan con las lógicas escolares. Este análisis no buscó reducir los textos a categorías 

rígidas, sino explorar las narrativas en su complejidad, considerando las tensiones entre 

ciencia y espiritualidad. De este modo, se identificaron patrones como la resistencia cultural, 

la resignificación de prácticas y la negociación de identidades en el aula. 

De la misma manera, se procedió a una síntesis interpretativa, donde los hallazgos se 

organizaron en constructos clave, como la interculturalidad y la descolonización del 

conocimiento, para articular un marco comprensivo. Tuhiwai Smith (2012,143) enfatiza que 

“los métodos descolonizantes deben priorizar las voces indígenas en la producción de 

conocimiento”, lo que inspiró la inclusión de testimonios de sabedores pumè como eje central 

del análisis. Asimismo, se emplearon herramientas de triangulación documental, 

contrastando fuentes para garantizar la coherencia interpretativa. Entre otros aportes, esta 

fase permitió visibilizar cómo los maestros y estudiantes pumè negocian significados en el 

aula, transformando la enseñanza en un espacio de resistencia y diálogo. 



 

 

Lic. Jesús Orlando Medina Laya  y Lic. Yamilet Del Carmen Nieves Artahona 

 
Entre la Ciencia y el Espíritu: Diálogo de Saberes en la Enseñanza de la Medicina 

Pumé en Contextos Escolares 
 

 

Desde esta perspectiva, el enfoque hermenéutico-documental no solo analiza textos, 

sino que los sitúa en un diálogo vivo con la realidad sociocultural pumè. Cabe considerar que 

este método, al ser cualitativo, no busca generalizaciones universales, sino una comprensión 

profunda y contextual. En el mismo sentido, la metodología reconoce las limitaciones de 

trabajar con documentos, como la posible fragmentación de las voces indígenas, pero 

compensa esta carencia mediante un análisis reflexivo que respeta la relacionalidad de los 

saberes pumè. De esta forma, el estudio contribuye a una reflexión crítica sobre la enseñanza 

de la medicina ancestral en contextos escolares, abriendo caminos para una educación 

intercultural y descolonizada. 

 

Resultados 

 

El análisis hermenéutico-documental de la enseñanza de la medicina pumè en 

contextos escolares revela un entramado de significados que reflejan tanto sinergias como 

tensiones entre saberes ancestrales y paradigmas educativos modernos. Los resultados, 

organizados en torno a los constructos clave, muestran cómo el diálogo de saberes, la 

interculturalidad, la descolonización del conocimiento y la cosmovisión pumè configuran un 

escenario complejo de negociación cultural. A continuación, se presentan los hallazgos, 

comparando y analizando las perspectivas de autores relevantes para profundizar en su 

interpretación. 

En primer lugar, el diálogo de saberes emerge como un proceso dinámico que 

trasciende la simple coexistencia de conocimientos. Walsh (2006, 60) sostiene que este 

diálogo implica “una interrelación que permite comprender los conocimientos en su 

historicidad y contexto”. En el caso de la medicina pumè, los documentos analizados 

evidencian que los sabedores indígenas, al introducir prácticas curativas como rezos y el uso 

de plantas medicinales en el aula, no solo transmiten técnicas, sino una cosmovisión que 

vincula salud, espíritu y naturaleza. Sin embargo, esta integración enfrenta resistencias, como 



 

 

Lic. Jesús Orlando Medina Laya  y Lic. Yamilet Del Carmen Nieves Artahona 

 
Entre la Ciencia y el Espíritu: Diálogo de Saberes en la Enseñanza de la Medicina 

Pumé en Contextos Escolares 
 

 

la percepción de algunos docentes de que los saberes ancestrales son incompatibles con el 

currículo científico. Comparado con la visión de Walsh, el estudio de Arango Sulbarán et al. 

(2022, 201) añade que “la medicina ancestral fortalece la identidad cultural cuando se enseña 

desde un enfoque dialogante”. Los resultados confirman esta idea: en escuelas donde los 

maestros incorporan narrativas orales pumè, los estudiantes desarrollan un sentido de 

pertenencia cultural, aunque persisten desafíos logísticos, como la falta de recursos 

pedagógicos adaptados.  

Por otro lado, la interculturalidad, entendida como un proceso de equidad epistémica, 

revela avances y limitaciones. Mignolo (2006, 92) argumenta que “la interculturalidad 

requiere descolonizar las estructuras de poder que privilegian el saber occidental”. Los 

documentos analizados muestran que algunas escuelas han implementado talleres con 

sabedores pumè, logrando que los estudiantes participen en rituales curativos como parte del 

currículo. Esto fomenta un aprendizaje bidireccional, donde los conocimientos científicos y 

ancestrales se enriquecen mutuamente. No obstante, en contraste con la propuesta de 

Mignolo, los resultados también indican que en muchos casos la interculturalidad se reduce 

a un enfoque folclórico, donde las prácticas pumè se presentan como “exóticas” sin una 

verdadera integración.  

Este hallazgo resuena con Tuhiwai Smith (2012, 143), quien advierte que “sin un 

enfoque descolonizante, los saberes indígenas son apropiados sin respetar su contexto”. De 

este modo, la interculturalidad en el contexto pumè requiere un compromiso institucional 

más profundo para superar estas dinámicas. La descolonización del conocimiento, como 

tercer constructo, destaca por su potencial transformador. Quijano (2000, 201) señala que “la 

colonialidad del poder margina los saberes no occidentales, perpetuando desigualdades 

epistémicas”. Los resultados muestran que la enseñanza de la medicina pumè en escuelas 

desafía esta colonialidad al posicionar a los sabedores como figuras de autoridad pedagógica. 

Por ejemplo, en comunidades pumè, los rituales de sanación, que incluyen cánticos y 



 

 

Lic. Jesús Orlando Medina Laya  y Lic. Yamilet Del Carmen Nieves Artahona 

 
Entre la Ciencia y el Espíritu: Diálogo de Saberes en la Enseñanza de la Medicina 

Pumé en Contextos Escolares 
 

 

ofrendas a la naturaleza, se han incorporado en actividades escolares, legitimando su valor 

educativo.  

Sin embargo, De Sousa Santos (2010, 51) advierte que “la ciencia moderna tiende a 

imponerse como único conocimiento válido”, y los documentos reflejan esta tensión: algunos 

docentes rechazan las prácticas pumè por considerarlas “supersticiosas”. Este contraste entre 

Quijano y Sousa Santos subraya la necesidad de formar a los educadores en enfoques 

descolonizantes para garantizar una integración genuina.  

Por consiguiente, la cosmovisión pumè, como constructo fundacional, ilumina la 

relacionalidad entre cuerpo, espíritu y entorno. En tal sentido, Arias Beltrán (2017, 106), 

destaca que “la relacionalidad indígena es la base de su comprensión del mundo”. Los 

resultados muestran que esta cosmovisión se manifiesta en la enseñanza de prácticas como 

el uso de plantas medicinales en rituales que invocan equilibrio espiritual, lo que enriquece 

el aprendizaje al conectar a los estudiantes con su territorio. Comparado con la perspectiva 

de Sulbarán et al. (2022, 201), que enfatiza la “suma de conocimientos autóctonos para la 

salud física y mental”, los hallazgos sugieren que la medicina pumè no solo preserva la 

cultura, sino que también ofrece un modelo educativo holístico. No obstante, la falta de 

formación docente en estas prácticas limita su alcance, evidenciando una brecha entre la 

teoría descolonizante y su aplicación práctica.  

En este orden de ideas, los resultados reflejan un panorama esperanzador pero 

desafiante. La enseñanza de la medicina pumè en contextos escolares no solo preserva un 

legado cultural, sino que también cuestiona las estructuras educativas tradicionales. Desde 

esta perspectiva, el diálogo de saberes, la interculturalidad, la descolonización y la 

cosmovisión pumè no son constructos aislados, sino dimensiones entrelazadas que abren 

caminos hacia una educación más inclusiva y plural. A su vez, los hallazgos subrayan la 

necesidad de políticas educativas que apoyen este proceso, garantizando que el encuentro 

entre ciencia y espíritu sea un diálogo fecundo y no una imposición. 



 

 

Lic. Jesús Orlando Medina Laya  y Lic. Yamilet Del Carmen Nieves Artahona 

 
Entre la Ciencia y el Espíritu: Diálogo de Saberes en la Enseñanza de la Medicina 

Pumé en Contextos Escolares 
 

 

 

Discusión 

La enseñanza de la medicina pumè en contextos escolares abre un horizonte de 

posibilidades para repensar la educación desde una perspectiva intercultural y 

descolonizante. Los resultados obtenidos en este estudio, analizados a través de un enfoque 

hermenéutico-documental, revelan que el diálogo entre ciencia y espiritualidad no es solo 

viable, sino profundamente enriquecedor. Sin embargo, este proceso no está exento de 

tensiones, pues enfrenta estructuras educativas que históricamente han privilegiado el saber 

occidental. En esta discusión, se reflexiona sobre los hallazgos, articulándolos con las 

perspectivas de autores clave, para luego derivar conclusiones generales que iluminen el 

camino hacia una educación más inclusiva. 

Por lo tanto, el diálogo de saberes, como constructo central, demuestra ser un puente 

entre la cosmovisión pumè y las prácticas educativas modernas. Walsh (2006, 60) subraya 

que este diálogo “implica un reconocimiento mutuo de saberes que no jerarquiza, sino que 

busca aprendizajes compartidos”. En el contexto pumè, los documentos analizados muestran 

que la incorporación de prácticas como los rituales de sanación en el aula fomenta un 

aprendizaje significativo, al conectar a los estudiantes con su identidad cultural. No obstante, 

la resistencia de algunos docentes a estas prácticas, percibidas como “no científicas”, refleja 

lo que De Sousa Santos (2010, 51) describe como “la monocultura del saber occidental”. 

Comparando ambas posturas, se deduce que el diálogo de saberes requiere no solo voluntad 

pedagógica, sino también una transformación institucional que forme a los educadores en 

enfoques interculturales, garantizando que la medicina pumè no sea reducida a un 

componente decorativo. 

Asimismo, la interculturalidad, entendida como un proceso de equidad epistémica, 

plantea retos estructurales. Mignolo (2006, 92) argumenta que “la interculturalidad genuina 

exige desmantelar las jerarquías coloniales del conocimiento”. Los resultados muestran 



 

 

Lic. Jesús Orlando Medina Laya  y Lic. Yamilet Del Carmen Nieves Artahona 

 
Entre la Ciencia y el Espíritu: Diálogo de Saberes en la Enseñanza de la Medicina 

Pumé en Contextos Escolares 
 

 

avances, como talleres con sabedores pumè, pero también limitaciones, como la tendencia a 

folklorizar las prácticas indígenas. Este hallazgo resuena con Tuhiwai Smith (2012, 143), 

quien advierte que “sin un enfoque descolonizante, los saberes indígenas corren el riesgo de 

ser apropiados o malinterpretados”. Desde esta perspectiva, la discusión sugiere que la 

interculturalidad en la enseñanza de la medicina pumè debe ir más allá de incluir contenidos; 

debe transformar las dinámicas de poder en el aula, posicionando a los sabedores indígenas 

como co-constructores del currículo. 

En el mismo sentido, la descolonización del conocimiento emerge como un 

imperativo ético y político Quijano (2000, 201) señala que “la colonialidad del poder margina 

los sistemas de conocimiento no occidentales, perpetuando desigualdades”. Los documentos 

analizados evidencian que la inclusión de la medicina pumè en escuelas desafía esta 

colonialidad al legitimar prácticas espirituales, como los cánticos y el uso de plantas 

medicinales, como conocimiento válido. Sin embargo, la falta de formación docente y 

recursos pedagógicos limita este potencial, un punto que corrobora la advertencia De Sousa 

Santos (2010, 53) sobre la resistencia de las instituciones educativas a abrazar epistemologías 

plurales. Comparando estas perspectivas, la discusión destaca que la descolonización 

requiere políticas educativas que prioricen la capacitación de maestros y la creación de 

materiales contextualizados. 

Por otro lado, la cosmovisión pumè, con su enfoque holístico, redefine el concepto de 

salud en el ámbito educativo. Arias Beltrán (2017, 106), subraya que “la relacionalidad 

indígena conecta cuerpo, espíritu y naturaleza”. Los resultados muestran que esta 

relacionalidad, al ser integrada en la enseñanza, no solo preserva la cultura pumè, sino que 

también ofrece un modelo pedagógico que contrarresta el reduccionismo de la biomedicina. 

Arango Sulbarán et al. (2022, 201) refuerzan esta idea, señalando que “la medicina ancestral 

es un sistema integral que aborda lo físico y lo espiritual” . No obstante, la implementación 

enfrenta obstáculos prácticos, como la falta de tiempo en el currículo escolar para actividades 



 

 

Lic. Jesús Orlando Medina Laya  y Lic. Yamilet Del Carmen Nieves Artahona 

 
Entre la Ciencia y el Espíritu: Diálogo de Saberes en la Enseñanza de la Medicina 

Pumé en Contextos Escolares 
 

 

rituales. Esta tensión sugiere que la cosmovisión pumè debe ser un eje transversal en la 

educación, no un añadido marginal. 

 

Conclusión 

La enseñanza de la medicina pumè en contextos escolares es un acto de resistencia 

cultural y una oportunidad para reconfigurar la educación. El diálogo de saberes, la 

interculturalidad, la descolonización del conocimiento y la cosmovisión pumè no solo 

enriquecen el proceso educativo, sino que también desafían las estructuras coloniales que han 

marginado los saberes indígenas.  

Cabe considerar que, para que este proceso sea sostenible, se necesitan políticas 

educativas que promuevan la formación docente, la participación activa de las comunidades 

pumè y el desarrollo de materiales pedagógicos contextualizados. De esta forma, la 

educación puede convertirse en un espacio donde ciencia y espíritu no se opongan, sino que 

se entrelacen en un diálogo fecundo que honre la pluralidad epistémica. A su vez, este estudio 

invita a futuras investigaciones que exploren cómo estas prácticas pueden escalarse a otros 

contextos indígenas, fortaleciendo la construcción de sociedades más inclusivas. 

 

 

 

Referencias 

 

Arango Sulbarán, Rosario María, Jairo Geoffrey Gómez Caicedo, María Yudis Grueso 

Ocoró, y Martha Patricia Rodríguez. “Hacia un Diálogo de Saberes sobre Medicina 

Ancestral en una Institución Educativa”. Tesis de maestría, Universidad del Bosque, 

2022.https://repositorio.unbosque.edu.co/bitstream/handle/20.500.12495/9731/TESIS

%20DE%20grado%20meii-dialogo%20de%20saberes.pdf?sequence=1. 

Arias Beltrán, Frank Edisson. El diálogo de saberes entre las ciencias naturales y las 

cosmovisiones indígenas acerca de la naturaleza: Una perspectiva para la educación 

intercultural en el Guaviare. Bogotá: Universidad Nacional de Colombia, 2017. 

https://repositorio.unbosque.edu.co/bitstream/handle/20.500.12495/9731/TESIS%20DE%20grado%20meii-dialogo%20de%20saberes.pdf?sequence=1
https://repositorio.unbosque.edu.co/bitstream/handle/20.500.12495/9731/TESIS%20DE%20grado%20meii-dialogo%20de%20saberes.pdf?sequence=1


 

 

Lic. Jesús Orlando Medina Laya  y Lic. Yamilet Del Carmen Nieves Artahona 

 
Entre la Ciencia y el Espíritu: Diálogo de Saberes en la Enseñanza de la Medicina 

Pumé en Contextos Escolares 
 

 

Freire, Paulo. Pedagogía de la autonomía: Saberes necesarios para la práctica educativa. 

Madrid: Siglo XXI, 2006. 

Gadamer, Hans-Georg. Verdad y método. Salamanca: Sígueme, 1977.  

Mignolo, Walter. “La idea de América Latina: La herida colonial y la opción descolonial”. 

En Interculturalidad, descolonización del Estado y del conocimiento, editado por 

Catherine Walsh, Walter Mignolo y Álvaro García Linera, 85-112. Buenos Aires: Del 

Signo, 2006. 

Quijano, Aníbal. “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”. En La 

colonialidad del saber: Eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas 

latinoamericanas, editado por Edgardo Lander, 201-246. Buenos Aires: CLACSO, 

2000. 

Smith, Linda Tuhiwai. Decolonizing Methodologies: Research and Indigenous Peoples. 2ª 

ed. London: Zed Books, 2012. 

Smith, Linda Tuhiwai. Decolonizing Methodologies: Research and Indigenous Peoples. 2ª 

ed. London: Zed Books, 2012. 

Sousa Santos, Boaventura de. Epistemologías del Sur. Coimbra: Almedina, 2010. 

Walsh, Catherine, Walter Mignolo, y Álvaro García Linera. Interculturalidad, 

descolonización del Estado y del conocimiento. Buenos Aires: Del Signo, 2006. 
 


